
 گنجینه زبان و ادبیات فارسی 
 

 شناختی شعر منوچهر آتشیبازخوانی فلسفی و هستی  

 *1یبرات محمد 

 

 رانیا ه،یاروم ،یدانشگاه آزاد اسلام ه،یواحد اروم ،یفارس اتیگروه زبان و ادب. 1

 barat.mohammadi@iau.ac.ir: ایمیل نویسنده مسئول * 

 

 چکیده

ای و نمادین، های اسطورهمندی از روایتشعر او افزون بر بازنماییِ اقلیم جنوب و بهرهمنوچهر آتشی از شاعران صاحب سبک و مطرح معاصر است که  

شناختی  تحلیلی، ابعادی از رویکردِ فلسفی و هستی  -مندی از شیوۀ توصیفیشناختی بارز است. در این پژوهش با بهرههای فلسفی و هستیواجد قابلیت 

دهد که آتشی، تمایل بسیاری نسبت به طرح مسائل و مفاهیمِ فکری و فلسفی  در شعر آتشی مورد بررسی و تحلیل قرار گرفته است. نتایج پژوهش نشان می

شناختی هستند و برآیند ذهنیت و  هایی ارزیابی کرد که دارای ماهیت هستیتوان ابهام، تردید، هراس و پرسشکه خاستگاه آن را میدر شعر خویش دارد  

های »بازتعریف خویشتن«، »بحران و ناتوانی در بازسازی  اشند. در این پژوهش، این موارد با استفاده از عناوین و مولفهب نگرش فکری و فلسفی آتشی می 

بندی و به  طبقهو براساس این  بندی، تحلیل و واکاوی شدهفرجام«، »انکار خویشتن« و »اضطراب هستی« طبقه خواهی بیمعنا«، »فروریختگی زمان«، »آرمان

چگونگی ظهور و نمودِ خویشتن یا فردیتِ شاعر، کیفیتِ رویارویی شاعر با مرگ و احساس بیهودگی، تجربۀ تعلیق زمانی و حضور همزمان شاعر ترتیب، 

ا اضطراب  ها و ناکامی فلسفی شاعر، جایگزینی خویشتنِ ذاتی شاعر با خود و خویشتن تحمیلی و نهایتاً رویارویی شاعر ب اعتبارشدنِ آرمانها، بیدر زمان

 هستی و آگاهی و مسئولیت برآمده از آن،  تبیین، تشریح و تحلیل گردیده است. 

 شناسی، عالم هستی، انسان.  منوچهر آتشی، فلسفه، هستی: کلیدواژگان

 

 
  

 . 1-1۷(، 1)4، گنجینه زبان و ادبیات فارسی. شناختی شعر منوچهر آتشیبازخوانی فلسفی و هستی(. 140۵) برات. ،یمحمد : دهیشیوه استناد

 

 صورت گرفته است. (CC BY-NC 4.0گواهی ) صورت دسترسی آزاد مطابق باانتشار این مقاله بهتمامی حقوق انتشار این مقاله متعلق به نویسنده است.  140۵ © 

 

 1404مهر  1ارسال:  خیتار 

 1404بهمن  11: یبازنگر خیتار

 1404بهمن  1۸: رشیپذ خیتار

 1404 بهمن 21: هیچاپ اول خیتار

 140۵فروردین  20: ییچاپ نها خیتار

 
  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 2 ~ 
 

The Treasury of Persian Language and Literature 

A Philosophical and Ontological Re-reading of Manouchehr Atashi’s Poetry 

Barat Mohammadi1* 

 

1. Department of Persian Language and Literature, Ur.C., Islamic Azad University, Urmia, Iran 

*Corresponding Author’s Email: barat.mohammadi@iau.ac.ir 

Abstract 

 
Manouchehr Atashi is one of the distinctive and influential contemporary poets whose poetry, in addition to representing the southern 

region and drawing upon mythological and symbolic narratives, possesses prominent philosophical and ontological capacities. Using a 

descriptive–analytical method, the present study examines and analyzes certain dimensions of the philosophical and ontological approach 

in Atashi’s poetry. The findings indicate that Atashi shows a strong inclination toward raising intellectual and philosophical issues and 

concepts in his poetry, the origins of which can be assessed as ambiguity, doubt, fear, and questions of an ontological nature that emerge 

from Atashi’s mental disposition and philosophical outlook. In this study, these aspects are classified, analyzed, and explored under the 

categories and components of “redefinition of the self,” “crisis and incapacity in the reconstruction of meaning,” “the collapse of time,” 

“futile idealism,” “negation of the self,” and “existential anxiety.” Based on this classification and in the same order, the study explicates 

and analyzes the manner of the emergence and manifestation of the poet’s self or individuality, the quality of the poet’s confrontation with 

death and the sense of futility, the experience of temporal suspension and the poet’s simultaneous presence across different times, the 

invalidation of ideals and the poet’s philosophical failure, the replacement of the poet’s intrinsic self with an imposed self, and finally the 

poet’s confrontation with existential anxiety and the awareness and responsibility arising from it. 

 

Keywords: Manouchehr Atashi; philosophy; ontology; the world of being; human. 

 

 
 

How to cite: Mohammadi, B. (2026). A Philosophical and Ontological Re-reading of Manouchehr Atashi’s Poetry. The Treasury of Persian Language and Literature, 4(1), 1-

17. 
 

© 2026 the authors. This is an open access article under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0) License. 

 
Submit Date: 23 September 2025 

Revise Date: 31 January 2026 

Accept Date: 07 February 2026 

Initial Publish: 10 February 2025 

Final Publish: 09 April 2026 
 

  

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0


 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 3 ~ 

 مقدمه 

آن،   برآیند  که  است  رویکردی  شعر،  فلسفیِ  شناختِ  بازخوانیِ 

شود  تواند باشد و بر اساس آن، می اندیشه و شیوۀ تعقل شاعر می

پرسشتردید بارۀ  های فلسفی و هستیها و  در  را  شناختی شاعر 

را   او  که  دنیایی  در  حضورش  چندوچونِ  و  بودن  خویشتن، 

که ادعاشده: فلسفه علمی بسیار با اهمیت  دربرگرفته، دریافت. این 

و هدف آن »غلبه بر  (1) علوم« است درحیات بشر و درحد »ملکۀ 

ذکرگردیده، میان شعر که خاستگاه آن، ذوق، تخیل    (2)  مجهول«

و عواطف شاعر است و فلسفه که از آن به عنوان علمی که »به ما 

و قادر است در    (3)  ای داشته باشیم«کند زندگی عاقلانهکمک می

انسان »تعمق ایجاد کند ... و ذهن را از ابعاد سطحی آن به اعماق 

، نتوانسته تعارضی ایجاد کند؛ این مدعا بدان (4)  نماید«آن دعوت  

توانند  معنا نیست که شعر و فلسفه، مثل هم هستند و هریک می

-جایگزین دیگری شوند. تردیدی نیست که فلسفه و شعر، تفاوت

چه منظور است؛ وجود تعقل و اندیشه هایی اساسی دارند. اما آن

که سبب »کنجکاوی، علت  فلسفی در شاعر است  یابی...  یا روح 

مختصات،    گردد و ایندر وی می  (5)  اندیشی و دید وسیع«ژرف

وجوی ذهنی و فکری شاعر برای درک  اسباب اندیشیدن و جست 

هستی مسائل  جمله  از  مختلف،  میامور  که  هستند  تواند شناسی 

این روی در   از  پیدا کند.  او  بازتاب و تجلیاتی مختلفی در شعر 

شناسی  توان از منظر فلسفی و هستیمواردی اشعارِ شاعران را می

شود از یرخی اشعار، با  لیل و ارزیابی نمود؛ به بیان دیگر، میتح

-های مختلف و متفاوت، تفسیر و بازخوانیِ فلسفی و هستینسبت 

 شناختی به دست داد. 

 منوچهر آتشی

منوچهر آتشی از شاعران گروه دومِ پیروانِ نیمایوشیج در دهۀ چهل  

آید. وی از زمرۀ شاعرانی است که »هردم در تلاش و به شمار می

بوده   تازه«  حرکت    ( 6)جستجویی  نوآوری  در جهت  همواره  و 

کرده است. آتشی ابتدا شعر رمانتیک سرود و بعد از مدتی »شعر  

گرایی پبش  و در مسیر تجربه   (7)  رمانتیک را پشت سرگذاشت«

شعر  در  مهم  ویژگی  یک  نوآوری،  به  آتشی  مداوم  تمایل  رفت. 

تغییر   کار  اندر  »دست  همواره  وی  کار  در  آن  برآیند  که  اوست 

و »ابتکاری بودن زبان و دایرۀ واژگانی و... نگاه   (8)  خویش« بودن

تقلیدی« غیر  و  و    (9)  اصیل  تازه  فرمی  و  محتوا  ارائۀ  نهایتا  و 

انحصاری در شعر است. او نخستین مجموعۀ شعر خود، »آهنگ  

هایی  دیگر« را در دهۀ چهل منتشر نمود. این مجموعه دارای ویژگی

این   داشت.  تازگی  جهاتی  از  نو  شعر  خوانندگان  برای  و  بود 

قابلیت  آتشی، دارای  و   سابقههایی بیمجموعه نشان داد که شعر 

خلاقانه است و این ویژگی سبب شد کار او مورد اقبال طرفداران  

و شاعران هم نو  از شعر  یکی  فرخزاد  فروغ  گیرد.  قرار  او  عصر 

زده کرده بود. او بعد از شاعرانی بود که ظهور آتشی او را شگفت 

دیدن کتاب »آهنگ دیگر« گفته بود: »وقتی کتاب او ]آتشی[ را با  

می  مقایسه  خودم  میک مال  شرمنده  بر    (10)  شوم«نم،  براهنی  و 

خصلت اقلیمی شعر آتشی تأکید نمود و گفت: آتشی »زبان زندۀ  

. در این بارۀ این  (11)  کند«خودش را به راحتی تبدیل به شعر می

روایتی  »محمد حقوقی«  آتشی  کلیت شعر و شاعری  مجموعه و 

 خواندنی دارد:

»منوچهر آتشی درست در زمانی که اخوان از »زمستان« بیرون آمده 

می شاهنامۀ« خود  »آخر  به  و  تازه« بود  »هوای  با  شاملو  و  رسید 

ای  خویش روی به »باغ آینه« داشت، سوار بر توسن شعری با سکه

های سی را با پخش دیگر، اشعار مرده و ایستای رمانتیک سیاهِ سال

ویای خود از کار انداخت. و در حقیقت به  »آهنگ دیگرِ« زنده و پ

او در کانون نگاه صاحب  ... شعر  نظران پشتوانۀ همین کتاب بود 

-توانند گفت؛ اما همه، شاعر نمیقرار داشت... باری همه شعر می

از زندگی و  توانند بود؛ آن هم شاعری چُنو که هیچ گاه شعرش 

 (12) اش از شعر جدا نبوده است«زندگی

نهاد و در این  نو فارسی گام  آتشی در عرصۀ شعر  که  گونه بود 

مطرح از  یکی  قرار  جایگاه  خود  روزگار  اقلیمی  شاعران  ترین 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 4 ~ 

 

که شناخت مناسبی از زادگاه و فرهنگ و  گرفت. او به واسطۀ این 

زیست  داشت، سنگجغرافیای  گونهبوم خود  و  از بنای شکل  ای 

ایران« جنوب  »عناصر  از  آتشی  نهاد.  را  اقلیمی  و    (13)  شعر 

و »جغرافیای طبیعی و تاریخی    (14)  های کلمات محلی«»ظرفیت 

بهره گرفت و رویکرد اقلیمیِ منحصر بفردی را در   (15)  جنوب«

 شعر خویش سامان بخشید. 

 بیان مسأله و پیشینۀ پژوهش 

های شعر منوچهر آتشی، افزون بر ماهیت اقلیمی و  یکی از قابلیت 

وجه اساطیری،  بُعد فکری و فلسفی است. آتشی در اشعار خود 

ابهامات و پرسش فلسفی و  به طُرُق مختلف در صددِ طرحِ  های 

شناختی برآمده؛ در نتیجه رویکردی شعری را سامان بخشیده  هستی

مولفه اساس  بر  هستیکه  و شناهای  تحلیل  واکاوی،  قابل  سی، 

که ماهیتی عقلانی و فلسفی رغم اینها علیارزیابی است. این مولفه

دارند، با خصلت شاعرانه و نمادینِ شعرِ آتشی، تلفیقی هنری یافته  

شناسیِ کار او نقش ایفا مایه و زیبایی و در تکوین بخشی از درون

ه ممیزۀ شعر  اند؛ بدین واسطه به بُعدی از سبک شعر و وجکرده

 اند. وی بدل شده

هایی که مورد رجوع و استفاده در این  افزون بر منابع و پژوهش

بوده میپژوهش  شمار  به  پژوهش  این  پیشینۀ  عموماً  و  آیند،  اند 

ها را نیز زمینۀ  توان آنهای دیگری نیز انجام شده که میپژوهش

  پژوهش حاضر به شمار آورد. یکی از این موارد، پژوهشی با عنوان

الگویی یونگ در اشعار  بررسی فرایند فردیت بر مبنای نقد کهن»

آتشی«) دراین  1404منوچهر  آیت شوکتی و همکاران است.  از   )

یابی یا فرایندِ فردیت در شعر آتشی مورد  پژوهش، مسیرِ خویشتن

زوایای   در  روحی  نیاز  یک  عنوان  به  آن  از  و  گرفته  قرار  توجه 

چوب نظری این پژوهش،  ناخودآگاه سخن گفته شده است. چار

گیری شده است که  نظریۀ فردیت یونگ است و بر این مبنا نتیجه 

جهان  کهن با  یگانگی  و  استحاله  تا  دانا  پیر  آنیما،  سایۀ  الگوهای 

قابل   آتشی  شعر  در  یابی  خویشتن  مختلف  مراحل  در  هستی 

است.   منوچهر  »  دیگر،ملاحظه  شعر  در  نوستالژی  بررسی 

( از عباسی و همکاران است که در آن، نوستالژی در  1392آتشی«)

این   نتایج  است.  گرفته  قرار  بررسی  مورد  آتشی  منوچهر  شعر 

پژوهش حاکی از آن است که مصداق نوستالژی در شعر آتشی،  

هم بالاست؛  بسامد  موقعیت،  دارای  آمده:  پژوهش  این  در  چنین 

ی و عاطفۀ قوی در منوچهر آتشی و آشنایی وی با  شرایط زندگ 

بزرگان، و  شاعران  از  حسِ   بسیاری  شدن  برانگیخته  به  منجر 

نوستالژیک قوی در وی شده است. »رویکردی به مدرنیته در شعر 

آتشی«) نیز  1392منوچهر  همکاران  و  مشهدی  محمدامیر  از   )

منوچهر   تأثیرپذیری  سطحِ  و  کیفیت  آن،  طی  که  است  پژوهشی 

آتشی از ادبیات غرب مورد بررسی قرار گرفته و تجلیات آن در 

ویژگیاندیشه و  این  ها  نتایج  است.  شده  تبیین  آتشی  شعر  های 

پژوهش، حکایت از آن دارد که آشناییِ آتشی با ادبیات و شاعران  

غرب، تأثیر بنیادی و محسوسی در تفکر و شعر او نهاده و اثرات 

است.   داده  نشان  محتوایی شعر وی  و  زبانی  در سطوح  را  خود 

( از  1392ی«)شناختی هنری در اشعار منوچهر آتش»بررسی جامعه

از  آن،  در  که  است  دیگری  پژوهش  همکاران،  و  موسوی  کاظم 

آتشی به عنوان شاعری یادشده که بسیاری از عناصر بومی جنوب  

را وارد شعر خود کرده و به یاری این عناصر، توفیق یافته زندگی  

این   در  بازتاب دهد.  آنان  تمام خصوصیات  با  را  مردمان جنوب 

عناصر طبیعت و جغرافیای این منطقه   پژوهش آمده: آتشی هم از

از باورها، خوراک و حتی   اندیشۀ خود بهره برده؛ هم  بیان  برای 

دهد که پوشاک این نواحی سخن گفته است و این امر نشان می

شناختی بومی خویش دارد.  وی اطلاعات وسیعی در زمینۀ جامعه

( از مسعود روحانی،  1394»هویت بومی در شعر منوچهر آتشی«)

و  پ اقلیمی  محیط  انعکاس  به چگونگی  آن  در  که  است  ژوهشی 

زیست در شعر آتشی پرداخته شده و نتیجه گرفته شده که آتشی بوم

مند  به طور آگاهانه از نمادها  و عناصر تصاویر بومی و محلی بهره

بن تعمداً  و  اقلیم و محیط  مایهگشته  پایۀ  بر  را  های شعری خود 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 5 ~ 

حس  وجود  بر  پژوهش  این  است.  کرده  استوار  جنوب  بومی 

نوستالژیک که حاصل غم دوری از زادگاه شاعر و زندگی در متن  

جایگاه   و  آتشی  »منوچهر  است.  ورزیده  تأکید  است،  مدرنیته 

آباد، پژوهشی مرتبط  ( از یوسف عالی عباس13۸۷اسطوره در آن«)

ن آمده: آتشی  با وجه اساطیری شعر منوچهر آتشی است که در آ

ای در شعر خود  از شاعران معاصری است که از عناصر اسطوره

از جنبه برخی  بر  تأکید  با  و  کرده  بعضی  استفاده  در  های خاص 

موارد، تفسیر جدیدی از اساطیر به دست داده است؛ بدین واسطه  

ای جدید در شعر  ای ایرانی با تفسیر و چهره های اسطورهشخصیت 

 . انداو ظهور یافته

 شناختی آتشی و رویکرد فلسفی و هستی 

گیری فکری و فلسفی است  منوچهر آتشی، دارای نوعی جهت شعر  

که عموماً نتیجۀ تلفیق تاریخ، اسطوره و تجربۀ زیستن در دنیای  

انسان،   پیوند  و  تلاقی  مرکز  عنوان  به  هستی  به  او  است.  امروز 

نگرد؛ بدین واسطه، تفکری را در شعر خویش طبیعت و تاریخ می

ریخی، فرم مدرن و مایۀ سامان بخشیده که ضمن داشتن خصلتِ تا

شناختی ژرف است و تحت  اساطیری، دارای ابعاد فکری و هستی

مولفه برخی  خویشتن«، عنوان  »بازتعریف  جمله  از  فلسفی  های 

-»بحران و ناتوانی در بازسازی معنا«، »فروریختگی زمان«، »آرمان

توان فرجام«، »انکار خویشتن« و »اضطراب هستی« میخواهی بی

 های آن را بررسی، واکاوی و تحلیل نمود:  بهابعاد و جن

 بازتعریف خویشتن 

خویشتن، همان فردیت یا خودِ پنهان انسان است که موضوعیت و  

اصطلاحاً   یا  خارجی«  »خودِ  برخلافِ  و  دارد  درونی  موجودیتِ 

، (16) شناسند«»صورتک« که »نشانگر خودی است که دیگران می 

یا   »من«  خویشتن،  نیست؛  کشف  و  شناسایی  قابل  دیگران  برای 

شود و ممکن است در شعر فردیت، هویت نهانِ شاعر محسوب می

که ماهیتی فلسفی  رغم ایناو نمود و ظهور پیدا کند. این »من« علی

هستی پرسشو  و  در شناختی  شعری  و  هنری  طرق  به  دارد،  گر 

کند و به بازتعریف خود  ساحت شعر، امکان تجلی و ظهور پیدا می

پردازد. بازتعریفِ خویشتن، در حقیقت، بازاندیشی و بازسازی  می

مفهومی است که فرد از »من«، از »هویت« یا از »خویشتنِ خویش« 

دارد و خاستگاه آن، فهمِ جایگاه انسان در کل هستی توسط خود  

ۀ تلاقی آگاهی، مسئولیت و آزادی در  اوست.  این بازتعریف، نقط

پرسش پاسخِ  است،  ممکن  که  است  هستی  »من  عالم  مثل  هایی 

 کیستم؟« یا »من چگونه باید باشم؟« را در برداشته باشد.  

جنبه آتشی  جلوهشعر  و  بازتعریفِ ها  از  متعددی  و  متنوع  های 

هایی از  ها را بازتابتوان این جلوهخویشتن را در خود دارد که می

شناختیِ او به طور کلی، و تجلی تفکر وی اندیشۀ فلسفی و هستی

در بارۀ خویشتنِ خویش و یا »منِ« وجودی او به طور خاص، تلقی 

هایی است که در آن، آتشی ی از نمونهنمود. مصداق پیش رو یک

به دنبال پاسخِ پرسش چیستی و کیستیِ خویش است. در خوانش  

شناختی این شعر، خواننده، با خویشتن و فردیتی  فلسفی و هستی

شود که به اکنون، گذشته و اسطوره تعلق دارد از شاعر مواجه می

کند؛ ور میو در عین حال تعلق ندارد. او از دل تاریخ و اسطوره عب

تا خود را در جایگاهی تازه، یعنی در آستانۀ هستی، در حاشیۀ زمانِ 

 کند:رسمی و در درون تجربۀ زندگی، تعریف

دوباره   دورانِ  این  اهالیِ  از  تو  نیستی/  شهر  این  اهالی  از  »تو 

جانورشده در زهدان.../ تقویم من از هزارۀ ما قبل صفر است/ در 

اش  ش یافته آمده/ به خط زنی/ که از ضریح مفرغی»جیرفت« برگی 

زده  انگار از خوابی/ و تمامی سوداگران عتایق را پری  -برجسته/  

نشان تهور اسطوره    -کرده است/ تو از اهالی آن دوران هم نیستی/  

ای/ که روزی زنی از ای خم شدهو از پنجره   / -بر بازو و پیشانی!

با گیسو/ تا/ تدارک    -تبار تو/ خصم پدرش را به حجله بالا کشاند/  

امروز   و  برادر/  مقتول  و  فرزند  قاتل  ببیند/  شوربخت  تهمتنی 

ایست پلۀ هفتادوچندمِ شعرش  بر  انکار همۀ    -اده/  شاعری/ که  به 

می تو  نطع تاریخ./  بر  را/  او  بازآفرینیِ  کوتاه/  فیلمی  در  کوشی/ 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 6 ~ 

 

هزارۀ سوم/ آخرین قربانی صلا دهندۀ نام خود کنی:/ حلاجِ ابتدا  

 . (17) و شافع قابیل«

یا یک مخاطب درون »تو«  به  این مصداق، شاعر خطاب  متنِ  در 

می که  درونی،  و  کند، خیالی  نمایندگی  را  شاعر  خویشتن  تواند 

ای بدون گوید: »تو از اهالی این شهر نیستی«، سپس در گزارهمی

دوباره   دورانِ  این  اهالی  از  »تو  یعنی  قطعیت،  بدون  و  فعل 

می ایجاد  معنایی  تعلیقی  زهدان...«  در  که  جانورشده  کند؛ طوری 

داند شاعر در آن، فعل هستی یا نیستی را محذف داشته  خواننده نمی

کند. در هر حال، این ممانعت می  شدن معنای کلاماست، از قطعی

هستند،  شاعر  خود  یا  مخاطب  موکد  نفی  حاوی  که  گزاره  دو 

نخستین گام در بازتعریف هستیِ شاعر است. خویشتنِ شاعر، در  

د اسطورهاین  حتی  یا  تاریخی  ساحتِ  هیچ  در  گزاره،  ای و 

گنجد. بحران اصلی در این شعر، فقدان جایگاه برای فردیت  نمی

گم احساس  هم  او  کلام  آغازینِ  نفی  اوست.  منِ  و  شدن شاعر 

توان آن را تلاشی برای خلق کند؛ هم میهویت شاعر را بیان می 

 جایگاهی تازه در متن هستی تلقی نمود.

گشتگی شده است؛  در این شعر، زمان نیز همراه با گوینده، دچار گم

از هزارۀ ماقبل صفر است« و »در جیرفت برگی یافته »تقویم من 

آمده/ به خط زنی« و باقیِ عبارات، مصداق این مدعا توانند بود. 

گذارد و  تاریخی مسلط را کنار می  شاعر، تقویمِ رسمی و روایت 

کند.  زمان شخصی و ذهنی خود را از دوران ماقبل تاریخ آغاز می

او با ارجاع به جیرفت که نشان از تمدنی کهن و روزگاری دور  

از حافظۀ اسطوره تا نشان  ای خویش بهره میتواند داشت،  گیرد 

دهد خویشتنِ او نه به »اکنون«، بلکه به ابتدای هستی تعلق دارد. 

در این شعر، آتشی با تردید و عدم قطعیت در صدد بازتعریف خود  

ای که نشانِ  آید؛ تاریخ اسطورهای برمیدر بستر یک تاریخِ اسطوره

شدنِ شاعر از دل سرنوشتِ زنی  زنانه و مادرانه دارد و گویای زاده 

داده  زندگی را جهت گونه است؛ زنی که خط و جریانی از  اسطوره

قرن از  پس  مفرغیو  در ضریح  هنوز  در ها  او  دارد؛  اش حضور 

زده و  شود و قادر است شاعر و دیگران را پریها ظاهر میخواب

 سرگشته سازد. 

این مصداق   در  آتشی  رویکرد  از  دیگری  بُعد  از سنت،  گسست 

تهور   »نشان  و  نیستی«  هم  دوران  آن  اهالی  از  »تو  است؛  شعری 

اسطوره بر بازو و پیشانی!«، رمزگان این گسست هستند. شاعر پس 

کند. او  از بازگشت به دورانِ اسطوره و متن تاریخ، از آن عبور می

کند و به موقعیتی تازه و  از اکنون، از گذشته و از اسطوره گذار می

دهد حتی به این  یابد؛ با این وصف، نشان میفراتاریخی دست می

زمان مکان و بیموقعیت نیز تعلق ندارد و هنوز شرایطی مبهم و بی

پوچی،  مثل  مفاهیمی  با  خویشتن  از  توصیفی  چنین  ارائۀ  دارد. 

-وند میشناختی پیگشتگی و تنهاییِ هستیگی، گماحساس بیهود 

 یابد. 

قامت یک زن و   در  اسطوره  بازآفرینی  این شعر،  دیگر مشخصۀ 

از   »زنی  از جنس زن است؛  قهرمان  تو/ خصم  آفرینش یک  تبار 

تهمتنی   /تدارک  تا  گیسو/  »با  کشاند«،  بالا  حجله  به  را  پدرش 

شوربخت ببیند« موید این مدعاست. در این بخش از شعر، شاعر، 

این مرگ  ضمن  نهایتاً  و  رستم  و  رودابه  و  زال  داستانِ  به  که 

ای بازآوری کند، گونهناجوانمردانۀ رستم به دست شغاد اشاره می 

دهد و در آن به  این روایت شاهنامه را سامان میو بازآفرینی از  

بازنمایی خویشتن در صورت یک زن که هم قهرمان است و هم 

پردازد؛ زنی که موجودیت او با سرنوشتی تراژیک  قربانی است، می

درآمیخته است؛ او رستم و فرزندی را زاده است که قاتل فرزند  

مقتو  )شغاد(  برادرش  دست  به  و  است  )سهراب(  گشته  خود  ل 

 است.  

دیگری   باب  »امروز«،  لفظِ  بر  تأکید  با  آتشی  احوال،  این  از  پس 

میمی حال  زمانِ  به  را  شعر  »امروز«،  واژۀ  زمینۀ  گشاید.  و  آورد 

سازد؛ »امروز شاعری/  روایتی از »اکنون« را برای شاعر فراهم می

-به انکار همۀ تاریخ«، گزاره  -که بر پلۀ هفتادوچندم شعر ایستاده/  

زی یک اسطورۀ تراژیک را از یک فردیت و »منِ«  است که بازساای



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 7 ~ 

را   او  موقعیت  و  جایگاه  که  فردیتی  است؛  کرده  ترسیم  متناقض 

کرد؛ چون شده و معمول، تعیین و تعریفتوان با منطق شناختهنمی

به انکار همۀ تاریخ، یعنی به انکار خود و هویت تاریخی خود نیز 

 برخاسته است.  

پایانی شعر، مجدداً شاعر، خود را در جایگاه خویشتنِ نو    در بخش

کوشی/ در فیلمی کوتاه/ بازآفرینیِ او را/ بر  کند؛ تو میبازآفرنی می

کنی: حلاجِ  نام خود  قربانی صلادهندۀ  آخرین  هزارۀ سوم/  نطع 

های پایانی و نتیجۀ روایتِ فلسفی این ابتدا و شافع قابیل« گزاره

آمده و نشان می اکنون  به  ازگذشته  -دهد میشعر هستند. شاعر 

ای بالاتر از تاریخ، سنت و حتی شعرِ گذشته قرار  خواهد در پله 

می بخش،  این  در  را  کوتاه«  »فیلم  زندگی  گیرد.  از  مظهری  توان 

تلقیبودنِ تجربهمدرن و گذرا  کردن  کرد. نطع که بستر  قربانیها 

آیینی در شعر اس یادآورِ فضایی  این  است،  »تو«، در  یا  ت. شاعر 

خود«  نام  صلادهندۀ  قربانی  »آخرین  عنوان  به  را  خود  فضا، 

شناساند؛ در نتیجه، خویشتنِ جدید خود را در قالبِ نمادین یک  می

قربانی و شهیدِ حقیقت معرفی می تعبیری، یک  به  کند؛  حلاج و 

 کند.قربانی که گناهِ قابیل را بازآفرینی می

 بحران و ناتوانی در بازسازی معنا

ها، یا  دهد که انسان نتواند وجود، تجربهبحران معنا زمانی رخ می

و   زبانی  ساختار  ارزشی،  نظام  یک  با  را  جهان  در  خود  جایگاه 

تثبیت  تبیینفرهنگیِ  بهشده،  جهان، عبارتکند؛  که  هنگامی  دیگر، 

دیگر برای فرد، قابل تفسیر و مسائل آن، قابل درک نباشد، بحران 

شود. چنین بحرانی عموماً حاصل  معنا به معنای فلسفی، آغاز می

رویارویی فرد با مرگ یا احساس بیهودگی در زندگی است و سبب  

شود آدمی احساس پوچی کند و خود را در احاطۀ دنیایی فاقد می

معنا و اهمیت ببیند. بازسازی معنا نیز تلاشی آگاهانه برای رهاکردن 

ب درون  در  جدید  معنایی  نظم  بازیابی  و  این خود  است.  حران 

انفعال و  بازسازی کاری خلاقانه و نتیجۀ برون رفتِ فرد از دایرۀ 

توان گفت:  مصداق آگاهی، رهایی و  احساس بیهودگی است. می

دارند.   تأکید  آن  بر  اگزیستانسیالیست  فیلسوفان  که  است  اصالتی 

ها اصیل بودن، برخورداری از آگاهی  »طبق نظر اگزیستانسیالیست 

آزادی به   ... و صریح  میحقیقی  گوناگونی  و    (18)  انجامد«های 

این میضمن  فراهم  فرد  برای  را  معنا  بازسازی  امکان  سازد،  که 

شود فرد، موقعیت خود را در جهان هستی دریابد و در  موجب می

 جهت بازسازی معنای خویش گام بردارد. 

ها بحران معنا  هایی وجود دارد که در آندر میان اشعار آتشی نمونه

حاصل نشان  پُررنگ، و تلاش برای بازسازی معنا، کاری عبث و بی 

داده شده است. شعرِ پیش رو که شعری خطابی است و در آن، 

»تو« جایگزینِ فردیت و خویشتن شاعر شده، یکی از مصادیق این  

گرایی  ای از موقعیت بیهودگی و پوچمدعاست. در این شعر، جلوه

شاعر، و به تعبیر کلی به پوچی رسیدنِ انسان در دنیای امروز ترسیم  

 شده است: 

هایی غروب  »از کوچۀ چپ/ که به سمت اشتباه بپیچی/ در چراغ

شتابند./ از کوچۀ راست/ که  کرد/ که خلاف نبض زمان میخواهی

به سمتِ درست بپیچی/ در ظلمتی طلوع خواهی کرد/ و برادرانت  

دید   گمشدۀ خویش/    -را خواهی  گور  به دست/ جویای  چراغ 

ها/ که شخم روند/ و بیلپوش/ که به نفرین نور مویه میزنانی سیاه

ها  کردن بذرهای مرده/ از تمام کوچهزنند زمین را/ برای چالمی

هایی/ که  که برگردی/ به میدانی روشن خواهی رسید/ با قاچاقچی

برند/ از ها میها، به قایقدر ساک   -جمجمه و ماه/ و سردرِ شهرها  

 .(17) بندرهای ما«

آید که فرد در دل جهان، دیگر قادر به بحران معنا زمانی پدید می 

بخش برای هستی خود نیست.  یافتن معنای ثابت، معتبر یا اطمینان

یا   بیافریند  تازه  معنایی  است،  تلاش  در  شاعر  وضعیت،  این  در 

ای از معنا را در درون هستی بازسازی کند. شعر کم، نشانهدست 

گشتگی را  آتشی، چنین فضایی را سامان بخشیده است. او ابتدا گم

ثبات نشان داده؛  »از کوچۀ چپ که به سمت اشتباه  در مسیرهای بی

بپیچی« و »از کوچۀ راست که به سمت درست بپیچی« دو گزاره  



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 8 ~ 

 

ها با یک نشانۀ دوگانه، یعنی چپ و راست،  هستند که شاعر در آن

متفاوت   انتخابِ  دو  به ساحت  را  متن  خواننده و مخاطبِ درون 

شود؛ غروبی  برد؛ رفتن به »سمت اشتباه« که به غروب منتهی میمی

کند؛ و رفتن به سمت  که در جهت خلافِ نبض زمان حرکت می

گیری دوگانه  انجامد. این جهت »درست« که به طلوع در ظلمت می

جای هدایت فرد به یک معنای قطعی، او را به طریق  و متناقض، به

دهد. با طرح این دوگانگی، معنایی و عدم قطعیتِ معنا سوق میبی

-شاعر بحران هستی را نتیجه و برآیندِ انتخاب مسیر نادرست نمی

انتخاب نفس  او  بیداند؛  را  نشان میکردن  برداشتِ  دهد و  اعتبار 

کلی از این کلام، این تواند بود که هیچ مسیرِ قطعی که به رهایی  

بیانجامد، وجود ندارد. »در ظلمت طلوع خواهی کرد« هم این معنی 

کند که هر نور و امیدی، با تاریکی درآمیخته را به ذهن متبادر می

شکلی موثر نشان داده  است. در این بخش از شعر، بحران معنا به

ها از معنا  شود: هم نشانهشود؛ از این روی که آتشی، مدعی میمی

گرانۀ خود  اند، هم مفاهیمِ اشتباه و درست، کارکردِ هدایت تهی شده

 اند.  را از دست داده

چراغ به دست/ جویای    -در عباراتی مثل »برادرانت را خواهی دید  

مویه  نور  نفرین  به  که  پوش/  سیاه  زنانی  خویش/  گمشدۀ  گور 

ها و واژگانی مثل  نور، برادری، و گور  روند«، بار معنایی نشانهمی

کنند. نور، که نشان روشنایی و رهایی تواند مفهومی وارونه پیدا می 

بود و گور که به عنوان آرامگاه و محل زیارت شناخته شده و برادر  

گر همدلی و پیوند انسانی است، خاصیت معنایی و بار  که تداعی

اند؛ نور به مایۀ نفرین تبدیل شده؛ از دست دادهمفهومی خود را  

به  وجو که در عالمِ بودن و در متن زندگی، معنا میجست  یابد، 

خونی، پیوندِ خانوادگی    شود؛ روابطمرگ و نیستی و گور منتهی می

می برابری  سوگواربودن  با  برادری  وارونه و  این  یا  کند.  گویی 

توانند نشان و مظهری از بحران معنا نماییِ معنای واژگان میوارونه

معناشدن، به این  در دنیای شاعر باشند. البته در این شعر، مظاهر بی

ب کاشت  از  تصویری  ارائۀ  با  آتشی  نیست.  محدود  ذرهای  موارد 

بازآفرینیِ بی از منظری دیگر،  حاصل و ظهور بیمرده،  معنایی را 

زنند زمین را/ هایی »که شخم می شود؛ او با تصویر  بیلیادآور می

میبرای چال پی  را  همین هدف  مرده«  بذرهای  به  کردن  و  گیرد 

کاری را که نمادی از امید و زایش و زیستِ مداوم واسطۀ آن، کشت 

 سازد. معنا میتواند بود، بی

پذیر نیست؛ زیرا  شود که رهایی، امکاندر نهایت، شاعر مدعی می 

هایی که به میدان روشن  ها و به تعبیر نمادین، همۀ راهتمام کوچه

از   عاری  و  رفته  فرو  فساد  در  شوند،  ختم  معنا  دارای  دنیایی  و 

خاصیت و اصالت هستند. او برای ادای این معنی از جمجمه که 

اشارهمی هو تواند  به  می ای  که  ماه  و  باشد  آدمی  را  یت  آن  شود 

نمادی از روشنایی، تخیلِ روشن و حتی شعر فرض نمود و سردرِ 

شهرها که نشانی از فرهنگ، تاریخ و هویت جمعی توانند بود، به  

گوید و با این بیان، حذف کامل  عنوان کالاهای قاچاق، سخن می 

ابتذال در   معنا، از بین رفتنِ اصالت وجودی انسان، و درکل، وجود

شدگی  کند و البته این تغییر ماهیت، نظریۀ کالازندگی را اعلام می

کند  وارگیِ« »جورج لوکاچ« فیلسوف مجاری را تداعی می یا »شیء

که از این دیدگاه، کالاشدگی »سرچشمۀ باخودبیگانگی« و عاملی  

شود که روابط انسانی را به روابط کالایی و تجاری تبدیل  تلقی می

ارزشکنمی و  ابتذال  دچار  را  انسانی  زندگی  و  را  د  انسانی  های 

 سازد. اعتبار میبی

 فروریختگیِ زمان

فروریختگی زمان به معنای فروپاشی تجربۀ خطی، پیوسته و معنادارِ 

زمان است؛ حالتی که در آن، گذشته، حال و آینده خصلت خود را  

زمانی یا زمانِ  دهند و انسان در وضعیتی از تعلیق، بیاز دست می

های  گیرد. فروریختگی زمان اغلب با فروپاشی نظامآشفته قرار می

انسان، زندگی خود را بی یابد؛ معنا میمعنایی همراه است. وقتی 

او بی به اثر میمعنا و گذشته، بیآینده برای  شود؛ زمانِ حال هم 

گردد. در این  قراری و سرگردانی بدل میلحظه یا لحظاتی از بی

تواند روایت منسجمی از زندگی خویش بسازد وضعیت، فرد نمی



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 9 ~ 

شود و امید خویش را  خاصیت میانداز آینده در نظر او بیو چشم

 دهد.بدان از دست می

در چنین وضعیتی، بازتعریف خویشتن بدون بازسازی تجربۀ زمان  

ممکن نیست. یعنی فرد باید زمانِ خاص خود را دوباره بیافریند. 

اتفاق می او فروریختگی زمان  به  زیرا در دنیای  ناگزیر  او  افتد و 

-شود؛ بنابراین احساس میتجربۀ پیوستۀ گذشته، حال و آینده می

مکانی قرار دارد. شعر  زمانی و بیق و بیکند خویشتنِ او در تعلی

 پیش رو چنین ترسیمی از زمان را در بر دارد:

های پر از گریه/  »ساعت شش غروب دیروز است/ و من/ با جیب 

برمی خانه  به  کارخانه  را/  از  ناچیزم  دستمزد  تا  ترصیع  -گردم/ 

در شیشۀ کبود پستانکش بچکانم/ )سخت است   / -نورسیدۀ دیگر 

و    - روزگار/ و کودکان بدقلق ما هم/ ناآمده/ از شیر خشک »نبدو«  

گیرد/ و غیر شیرۀ جان ما، چیزی/  عقشان می  / -هر مارک دیگری  

نشیند/ این کودکان بدقلق...(/  های کوچکشان/ شیرین نمیدر کام

های خالی از گریه ساعت شش غروب امروز است/ و من/ با جیب 

های سوراخ/ کدام گردم/ )با دستمال گمشده/ و جیب به خانه برمی

ین  سکه ایمن خواهد ماند/ و این، به خشتِ کاغذی افتاده/ این چند

خویش   ناف  خون  از  را/  احتضار  بگذار  شیر/  قطره  یک  گرسنۀ 

های پر از  بنوشد...(/ ساعت شش غروب فرداست/ و من/ با جیب 

بازمی خانه  به  گورستان/  از  کارخانهگریه،  در  گردم/و  همه/  ها 

 .(17) اعتصاب اندوهند«

 

درهم  و  گسسته  زمان،  شعر،  این  بهدر  شاعر  است.  جای  آمیخته 

ای متراکم، موازی و گونهروایتِ متوالی لحظات خویش، آن را به 

هم  میدارای  نشان  »دیروز«، طوریدهد؛  پوشانی  مرز  گویی  که 

این شعر، »ساعت شش  در  رفته است.  میان  از  »فردا«  »امروز« و 

شناختی  غروب«، تمثیلی از تکرار و انسداد تاریخی، روانی و هستی 

کند. زمان در این رسد شاعر آن را تجربه میاست که به نظر می

شود. »ساعت شش غروب  شعر، در دیروز، امروز و فردا تکرار می

دیروز است«، »ساعت شش غروب امروز است« و »ساعت شش 

که سه   هستند  این شعر  در  محوری  گزارۀ  فرداست« سه  غروب 

سازد؛ در نتیجه، آورد و به هم شبیه میکنار هم می  مقطع زمانی را

دایره به  را  زمان  تبدیل میخطِ  بسته  در چنین وضعیتی،  ای  کند. 

ای  زمان، دیگر، مسیر رهایی و امکانی برای تحول نیست و چرخه

سازد و  چون زندان، فرد را در خود محصور میبسته است که هم

 کند. احساس تکراری بودن را بر وی تحمیل می

این الگوی زمانی، یادآورِ زمان در زندگی قهرمانِ تراژدی است که  

شده و گریزناپذیر است و قهرمان  در آن، سرنوشت از پیش تعیین

. (19)  شود«های این جهان، دچار شکست میهمواره »در تجربه

گیرد، سرنوشتی تلخ و  در تراژدی، قهرمان در هر زمانی که قرارمی

-پذیرد. او به تعبیر ارسطو: »به حضیض شقاوت« می محتوم را می

رسد و  و تلاش وی برای رهایی، هرگز به نتیجه نمی  (20)  افتد

. حال و  (21)  آورد«بارمیانگیز بهبرایش »سرانجامی دردناک و غم

شرایط راوی این شعر آتشی از این جهت، تفاوتی با قهرمان تراژدی  

این این شعر، زمان اسطورهندارد؛ جز  به  که در  ای جای خود را 

کند و  در آن، شرایط  در دنیای امروز تجربه می  زمانی داده که انسان

شود؛ شرایط و زمانی که به تعبیر شاعر، درآن، روزمره توصیف می 

-»گریه«، »کار«، »شیر خشک« و »مرگ« به اجزایی تکراری و نشانه

  اند.فرجام تبدیل شدههایی از یک زندگی تکراری، بیهوده و بی

تکرار   با  این شعر  در  امروز  و  دیروز  مرز  و شکستنِ  فروریختن 

های پر از گریه/ از کارخانه واژگانی همراه شده است؛ »من/ با جیب 

برمی با جیب به خانه  »من/  و  به خانه  گردم«  گریه  از  خالی  های 

انحطاط  برمی تکرار،  این  با  مدعا هستند. شعر  این  گردم« شواهد 

کردن  گونه که حتی توان گریهدهد؛ بدیندرونیِ راوی را بازتاب می

ترین شکلِ بقاء هم از او سلب شده؛ یعنی زیستن وی به سطحی 

با  من/  و  فرداست/  غروب  شش  »ساعت  است.  یافته  تقلیل 

گردم« نیز تکرارِ  های پر از گریه، از گورستان/ به خانه بازمیجیب 

میمرگ بیان  را  گذشته  میبار  معلوم  و  عامل  کنند:  دارند  آینده، 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 10 ~ 

 

دهند: مرگ وارد خانه استمرار اندوه و مرگ است و گزارش می

چیز است، فردا در  شده، و فردی که دیروز، کارگر بود و امروز بی

گیرد که سوگوارِ مرگ کودک خویش است.  موقعیت کسی قرار می

در این بخش از شعر، شاعر، خاصیت زمان را از آن گرفته و زمان  

که رو به جلو حرکت کند، سیر قهقرایی پیدا کرده است.  به جای این 

امروز  و  گذشته  تکرار  و  بازنویسی  جز  چیزی  آینده  او  نظر  در 

، کار، فقر، پدربودن و داشتن حس پدرانه در این شعر  نیست. تجربه

های »در شیشۀ کبود پستانکش بچکانم«، »و  به هم آمیخته و گزاره

شیر«    این، به خشتِ کاغذی افتاده/ این چندین گرسنۀ یک قطرۀ

ای واحد قرار داده است. این تصویرها، لحظۀ پدر ها را در لحظهآن

بودن، کارگر بودن و شکست را در یک فضای زمانی و یک مجال  

 دهد.  زیستی نشان می

هستی و  فلسفی  تجربۀ  بازتاب  شعر،  این  کل،  فردی  در  شناختی 

زمان و  است که ذهن او دچار آشفتگی زمانی شده و در حالتی بی

البته تکراری و تراژیک قرار گرفته است. فروریختگی زمان در این 

شود؛ هم  بیانگر بحران ساختاری  شعر هم تجربۀ ذهنی تلقی می

در زندگی راوی به طور خاص، و در زندگی طبقات فرودست در 

 کلی است.    دنیای امروز به طور

 فرجامخواهی بیآرمان

بیآرمان هستیخواهی  منظر  از  وضعیتی  فرجام  فلسفه،  و  شناسی 

های  دنبال تحقق آمال و آرمانکه بهفرد با وجود این است که در آن  

خود از جمله عدالت، آزادی، حقیقت و دستیابی به خویشتنِ اصیل  

کند مسیر دستیابی  یابد؛ زیرا احساس می ها دست نمیاست، بدان

وی به این آمال یا مسدود است؛ یا اگر مسدود نیست، رفتن در  

کن  فرجام خواهد بود؛ افزون بر این، ممحاصل و بیاین مسیر، بی

آرمان از است  را  پیشین خود  اعتبار  و  معنا  راه،  میانۀ  در  او  های 

 دست بدهند.

گونه ناکامی  هستیاین  و  فلسفی  ناکامی  زیرا  ای  است؛  شناختی 

وجهی فرافردی دارد و داری اهداف بشری و انسانی است. بنابراین  

 شناختی برای فرد خواهد بود.دارای پیامدهای وجودی و هستی 

خواهی در شعر آتشی، تجلیات مختلف دارد.  مصداق این نوع آرمان

او گاه در اشعار خود، ترسیمی از تقابل میان آرمان و واقعیت و 

تعارض کُنش و ناکامی به دست داده که با مدعای این بحث، انطباق  

-توان سوگدارد. شعر پیش رو از این گونه است؛ این شعر را می

ی دانست که کوشیدند هستی را دگرگون  ای برای قهرمانانسروده

 کنند، ولی نتوانستند و فروپاشی آرمان خود را به چشم دیدند:

بود/ که   افتادن کسی  افتاد/ چقدر شبیه  که  »و شمایل آن درخت 

ای اسب همین بود/  آمده بود کویر را جنگل کند/ )اما/ تکلیف تو 

سوار از تنگه برگردی و عشیره را به شیون فراخوانی؟(/ و  که بی

تنها میان حلقۀ   -اسبی است/  سوار چقدر شبیه سوار بیاسبِ بی

آن  / -قاتلانش   گلتا/  تابوت  به  که  زخمگاه  خود  پوش  های 

کشان/ اسبی سیاه فرا برسد/ سُم بکوبد/ بالای  خوابیده/ ناگاه شیهه

ها و به جوش آوردن خون/ طایفه را/ با این همه  سر سالار زخم

  آن سرو!«  -چقدر این تبرِ افتاده/ یادآور آن سوارِ برخاسته است  

(17). 

می را  آتشی  از مصداقاین شعرِ  یکی  و  توان  ناکامی  تجربۀ  های 

ای که اغلب  حاصل و فرجام به شمار آورد؛ تجربهخواهی بیآرمان

شخصیت  قامت  نیمهدر  قهرمانانی  اسطورههایی  یا  ای 

میشکست  بازنمایی  بازتابِ خورده  درحقیقت،  شعر،  این  شود. 

تلاش برای دگرگونی جهان با تمثیل »تبدیل کویر به جنگل« است  

که سرانجامی تلخ، سوگوارانه و پر از حسرت دارد. در این روایت، 

زندگی قهرمان در سقوط و در شکستِ آرمان، تعریف و توصیف  

 شود. می

گزارۀ آغازین، یعنی در »و شمایل از منظر نمادین، درخت در سه

آن درخت که افتاد/ چقدر شبیه افتادن کسی بود/ که آمده بود کویر  

تواند نماد حیات، پایداری و امید به دگرگونی را جنگل کند«، می



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 11 ~ 

ای از سقوط یک فردِ طبیعت باشد، اما افتادن درخت به عنوان کنایه

گرا قابل تعبیر و تأویل است؛ او همان کسی است که سودای  آرمان

احیای حیات در کویر را داشت و قصد کرده بود کویر را جنگل  

مرثیه آغاز  با  شعر،  آغازین  بند  این  واسطه  بدین  برای  کند؛  ای 

آرمان طرح  یک  میشکست  همانند  که گرایانه  طرحی  شود؛ 

خواست زندگی را در برخلاف اقتضای طبیعت و حکم تاریخ، می

 محیط سترون و مُردۀ کویر، جاری کند. 

بی اسبِ  تو سرنوشت  »تکلیف  در  که  سوار  بود/  همین  اسب  ای 

-سوار از تنگه برگردی/ و عشیره را به شیون فراخوانی؟« روایت بی

ها اسب معمولاً ادامۀ پیکر قهرمان به  ای را که در آنهای اسطوره

می می شمار  یاد  به  این آید،  بیآورد.  اسب،  سرگردان  جا  و  سوار 

گر بازگشت به میان قوم  است؛ او نمایانگر مرگ قهرمان و تداعی

گزاره این  است.  شکست  اعلام  خود، برای  کلیت  در  روایتی    ها 

دهد؛ روایتی که در آن،   های پیروزی شکل میمعکوس از اسطوره

و فقط اسب او زنده است و    شده  خورده و کشته  قهرمان شکست 

 خواند«.  میکشد« و »قوم را به شیون فرا»شیهه می

سوار، هر دو تصویری از انفعال، ناتمامی  اسب و اسب بیبیسوار  

به طرزی   از شعر،  بخش  این  هستند.  آرمان  تحقق  در  ناتوانی  و 

می تصویر  دنیایی  در  را  قهرمان  جایگاه  دیگران تراژیک،  که  کند 

اند. مرگ قهرمان  اند و تنها قاتلان او باقی ماندهاسب را از او گرفته

آن »تا  در  قهرمان  بازگشتِ  امید  گلو  تابوت  به  که  پوش  گاه 

شیههزخم ناگاه  خوابیده/  برسد« های خود  فرا  سیاه  اسبی  کشان/ 

که امید به بیداری قوم و احیای  بازتاب یافته است. این تصویر، با آن

آرمان را در خود دارد، به واسطۀ لحن کلام و فضای شعر،  بیش 

 کند. از نوید پیروزی به رؤیایی عبث شباهت پیدا می

تبرِ افتاده و یاد آن سوار در گزارۀ »با این همه چقدر این تبرِ افتاده/  

است   برخاسته  آن سوار  آرمان   - یادآورِ  از  تعبیری  نیز  آن سرو« 

فرجام است؛ آرمانی که شکست خورده؛ ولی پابرجاست. تبر که  بی

آن   که  شده  تبدیل  چیزی  به  تصویر  این  در  است،  نابودی  ابزار 

کند. در این تصویرِ دوگانه، پارادوکسی از  »سرو« را یادآوری می

 خواهی شکل گرفته است. امید و نومیدی و فروپاشی و آرمان

 انکار خویشتن  

شناسی با آزردگی انکار خویشتن، مفهومی است که از منظر هستی

شود که در روان و بحران هویت، ارتباط دارد و به حالتی گفته می

آن، فرد، به واسطۀ عوامل بیرونی و تحمیلی، از ماهیت و وجود 

می فاصله  خود  خویشتنِ  واقعی  جایگزین  را  شخصیتی  و  گیرد 

کند که اصالتاً از آنِ او نیست. برآیند این حالت برای فرد،  واقعی می

ارزش بودن و خودباختگی است. خویشتن و هویتِ  احساس بی

شود؛ طوری که در انکار  فرد در این حالت، در دیگری استحاله می

تواند بود.  خویش برمی آید. شعر پیش رو، مصداق چنین حالتی 

عیتِ  مایۀ محوری این شعر، تجربۀ فرد از قرار گرفتن در موقدرون

قراری و احساس ناپایداری در عالم هستی است؛ موقعیتی که  بی

بیند.  شدگی می در آن، آدمی خود را در معرض زوال و فراموش 

کند که از خویشتنِ خویش  آتشی در این شعر، فردی را تصویر می

عبور کرده و به انکار خود برخاسته است؛ او تا جایی در این زمینه،  

پیش رفته که از هر امکان و موقعیتی که بتواند به بازشناسی وی  

 کند:بیانجامد؛ یا موجب یادآوری او شود، خود را حذف می

دار  شوم در اندوه/ مثل عکس درخت/ به معدۀ آب/ گره»هضم نمی 

بی    - روم/  می  / -آن بالا  -ام/  های حیران سپردهو لال/ تن به نگاه

پرنده   بپیوندم./ در معدۀ زلالِ  به سلسلۀ سنگواره  / -سبزینه و  ها 

پیدایم/   آب    -اندوه/  در  درخت  می   -مثل  سنگوارۀ و  که  روم/ 

روم/ تا هیچ  پایان/ میآهو/ در سفری ساکن و بیمجنونی باشم/ بی

سراینده ننویسدم/ به هیچ منظومه./ و هیچ سطری از من ننشیند/  

دار و مات و مورّب/ به معدۀ آب  ای/ با ردیف »او«./ گرهدنبال قافیه

شکل/ و پراکنده  هایی بپیوندم/ بیام به تبار استخوانپیدایم/ و رفته

 .(17) ها/ آن بالا«در هفت دریا/.../ و نگاه

نمی »هضم  یعنی  شعر،  آغازین  مثل عکس  گزارۀ  اندوه/  در  شوم 

درخت/ به معدۀ آب«، ترسیمی از انکارِ هستیِ فرد و  امتناع او از 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 12 ~ 

 

در   ناتوانی  نوعی  از  آغاز،  همان  از  است. شاعر  طبیعت  با  پیوند 

گوید. این استحاله شدن در زندگی و پیوستن با حیات سخن می

هستی غربت  نوعیِ  بیان  را  میناتوانی  نمود؛  شناختی  تعبیر  توان 

تشبیه خود به »عکس درخت« در »معدۀ آب« بیانی شاعرانه برای  

تصویر یک خویشتنِ غیرزنده و مبهم است. فرد در این تصویر،  

واقع،   در  است.  افتاده  جدا  خود  تصویر  از  هم  و  حیات  از  هم 

 خویشتنِ او به تصویری محو بدل شده است. 

صعود به سنگوارگی، دیگر نشانۀ انکارِ خود است که پرهیزِ فرد را  

دهد و حرکت او را به سوی انجماد  از پیوند و مشارکت نشان می

- بی سبزینه و پرنده    -روم/  کند. در گزارۀ »میو سکون ترسیم می

پرنده،  به سلسلۀ سنگواره  /  از رشد، سبزینه و  بپیوندم«، شاعر  ها 

کند و به سمت »سنگواره« های حیات و پویش عبور مییعنی نشانه

بیان دیگر، به موجودی مدفون، منجمد و ساکن بدل   رود؛ بهمی

شدن، به نوعی بازگشت به  شود. این حرکت به سمت سنگوارهمی

فسیل به  زمانِ  بازگشت  یعنی  است؛  تأویل  و  تعبیر  قابل  شدن، 

ن و اثری  شده که خاصیتی از زیستشده و فراموشای سنگگذشته

جانِ  جا خود را میراثی بیاز »خود« در آن وجود ندارد. شاعر در این

کند که در متن روایت و در متن  خویشتن در تاریخ معرفی می و بی

ای اثری از او نیست؛ بدین واسطه از در انکار نام خود  هیچ حافظه

روم/  گوید: »میآید؛ میو حذف خود از هر متن و نوشتاری درمی

تا هیچ سراینده ننویسدم/ به هیچ منظومه« و این گزاره، گواهِ انکار  

 خویشتن، توسط شاعر است.  

تلاش برای فروپاشیِ نهایی و انکار غاییِ خویشتن در این شعر،  

ام به تبار  شود: »رفتهبابد که راویِ شعر مدعی میهنگامی نمود می

دریا«. او در این  شکل/ و پراکنده در هفت هایی بپیوندم/ بیاستخوان

ای از او باقی بماند؛  خواهد هیچ نشانهدهد که نمیعبارت،  نشان می

»بیمی باشد؛ خواهد  معنا  و  هویت  بدون  یعنی  شود؛  شکل« 

»پراکنده« شود؛ یعنی غیرقابل بازیابی و یادآوری باشد؛ »هفت دریا« 

نهایت تعبیر نمود که شاعر  مکان و بیای بیشود گسترهرا هم می

ها/  خواهد در آن برای همیشه گم شود؛ یا حذف گردد. »و نگاهمی

شاعر قصد کرده با آن، تردید    آن بالا« واپسین سخن شعر است که

پاسخی را نشان دهد که از فقدان وی دچار های بیو حیرتِ نگاه

 ابهام و تردید هستند.  

در کل، این شعر، نمایشی از انکار تدریجی خویشتن است. شاعر  

چنین خود را  کند؛ همخود را از زندگی و زیستِ طبیعی جدا می

 برد. از زبان، از تاریخ، از نوشتار، و حتی از حافظۀ همگان بیرون می

 اضطراب هستی  

هراسی نیز نوعی ترس یا اضطرابِ عمیق  اضطراب هستی وکیهان

نسبت به موقعیت انسان در جهان هستی است. احساسی عمیق و  

مبهم است که خاستگاه آن، آگاهی فرد نسبت به آزادی، مرگ، و 

احساسی   است؛  بودن  و  زندگی  به  نسبت  مسئولیت  احساس 

کند و فرصت  بخش که فرد را از زندگیِ ناآگاهانه جدا میرهایی

می  فراهم  او  برای  را  معنا  کسب  و  خویشتن  سازد.  بازتعریف 

خاصی   اهمیت  از  اگزیستانسیالیسم  فلسفۀ  در  هستی  اضطراب 

فکری،   مکتب  این  فیلسوفان  باور  در  است؛  اضطراب  برخوردار 

هستی، زمینۀ »فهم حقایقِ وجود و طبیعت ]است و[، موجب درک  

. اضطراب هستی به عنوان  (22)   شود«نوینی از معنای زندگی می

هستی و  فلسفی  رویکرد  از  مولفه  منوچهر  یک  شعر  در  شناختی 

 آتشی، قابل ارزیابی است.  

هایی  شعر پیش رو که عنوان آن »نجوم نحس« است، یکی از نمونه

هراسی دستمایۀ پرداختِ  است که در آن، اضطراب هستی و کیهان

بهره با  آتشی  است.  قرارگرفته  شاعرانه  مظاهر  مضامین  از  گیری 

گونه هستی،  عالم  به  مربوط  و  هستیکیهانی  با ای   توأم  شناسیِ 

می ترسیم  و  تصویر  را  زبانِ  اضطراب  آن،  در  که  تصویری  کند؛ 

عناصری   به  آسمان،  ساختار  و  سرنوشت  خوردنِ  رقم  نجوم، 

بی و  میخصمانه  بدل  هستیِ  رحم  یک  از  نمودی  به  و  شوند 

 گردند:پراضطراب و خالی از معنا و هدف تبدیل می



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 13 ~ 

آفتاب   را قفسی  که روز  نگاه مضطربم/  کدام سمت بچرخد  »اما 

های ترسانِ قربانیان  نبیند/ یا کهکشان چرخان را برجی/ از چشم

این روزها که روز/ یک سر گذارگاهِ رخدادهای ملعون   نیامده؟/ 

-سر و سامانهای بیاست/ کابوس را کدام شراب پرزور/ از خواب

آه تاراند؟/  خواهد  تمامیِ  مان/  چرا  راستی  به  نحس!/  نجومِ  ای 

می عقرب  برجِ  زهر  در  را/  »برۀِ« اخترها  نیز  بار  یک  اما/  تابانی/ 

گردانی؟  گلگوش را/ بر ساحل قصیلِ شناور در شبنم و نسیم نمی 

کنی/ این آسمان  ای نجوم نحس/ پس با کدام چشم، رصد میهان

ز را  مردۀ دلتنگ را؟/ اما کدام سمت بچرخد نگاه مضطربم/ تا رو

از   برجی/  را  چرخان  کهکشانِ  یا  نبیند/  آفتاب  یابوی  طویلۀ 

به کیفر نگاهی/ در زیر گوشواره/ بر    -های جسته ز حدقه/  چشم

 .  (17) نازکای گردنِ نمناک ماه؟«

شود و با نفرین بر ستارگانِ نحس به این شعر با اضطراب، آغاز می

چرخد و  رسد؛ از نگاهِ راوی کلیتِ هستی بر مدار خطا میپایان می

قابل   برایش  که  جهانی  در  راوی  است.  نفرین  بینی  پیشسزاوار 

نیست، دچار تردیدی پردامنه و عمیق است؛ بخش آغازین شعر؛  

قفسی   را  روز  که  مضطربم/  نگاه  بچرخد  سمت  کدام  »اما  یعنی 

چشم از  برجی  را  چرخان  کهکشان  یا  نبیند/  ترسان  آفتاب  های 

تردید  و  هراس  و  اضطراب  با  را  شعر  فضای  نیامده؟«  قربانیان 

در  درمی را  هرسوی، خود  از  شعر،  این  فضای  در  راوی  آمیزند. 

تباهی می نماد روشنایی و  معرض تهدید و  بیند. روز که معمولاً 

ست، چون قفسی شده؛ قفسی که آفتاب را حبس  ی و آگاهیبیدار

کرده است؛ کهکشان که باید نشانِ نظم و زیباییِ کیهان باشد، به 

تصاویر  این  است.  شده  بدل  قربانیان  هراسانِ  چشمانِ  از  برجی 

یا نامتعارف نشان می نگاه راوی شعر، هستی دیگر زیبا  دهند در 

 توهم است.  عقلانی نیست و سبب ترس و عامل تهدید و ایجاد 

»این روزها که روز یک این عبارات؛  سر گذارگاه رخدادهای در 

خواب از  پرزور/  شراب  کدام  را  کابوس  است/  های  ملعون 

»گذارگاه سروسامانبی به  تبدیل  زمان،  کاراند؟«،  خواهد  مان 

شده رخدادهای ملعون« شده است: روزها همانند رویاهای نفرین 

های  ها و خوابهستند و هیچ شراب پر زوری قادر نیست کابوس

از   زور/  پر  شراب  کدام  را  »کابوس  کند؛  برطرف  را  ما  پریشان 

مان/ خواهد تاراند؟«، همین معنا را بیان سر و سامانهای بی خواب

کند و بازبیانِ نمادینِ فقدان معنا و آرامش در عالم هستی است  می

ی از اضطرابِ راویِ شعر و بشریت را در عصر  اتواند جلوهکه می

 روز ترسیم سازد.  ام

ای نجوم نحس«، »به راستی چرا تمامی اخترها  های »هاندر گزاره

تابانی؟«، »اما یک بار نیز برۀ گلگوش  را/ در زهر برج عقرب می

گردانی؟«، »نجوم« را/ بر ساحل قصیل شناور در شبنم و نسیم نمی

جایگاه  و اعتبار علمی و تأثیرگذاری خود را از دست داده و به  

خو تبدیل شده است. شاعر در این کننده و دشمنموجودی نفرین

ظالمانۀ  تقدیر  برابر  در  که  درمانده  انسان  یک  زبان  از  مصداق، 

می سخن  دارد،  قرار  ستارگان،  کیهانی  انسان،  این  نگاه  از  گوید. 

آنبه مرگجای  پیک  باشند،  راهنما  و  نویدبخش  و  شده  که  اند، 

بی مُردهآسمانِ  را  میکرانه  دلتنگ  مفای  و  این  بیند  غایی  هوم 

تصویرسازی، عاری دیدنِ کیهان و عالم هستی از  عظمت و زیبایی  

 تواند بود.

در سطرهای پایانی، شاعر با تصاویری غریب مثلِ »تا روز را طویلۀ 

های جسته  یابوی آفتاب نبیند/ یا کهکشان چرخان را برجی از چشم

های گردن نمناک  ز حدقه/ به کیفر نگاهی/ در زیر گوشواره بر نازک 

را  مفهوم  دو  این  برداشته و  میان  از  را  تهدید  زیبایی و  مرز  ماه« 

برمی تصاویر  از  است.  ساخته  هم  نگاه جایگزین  که  به  آید  کردن 

شود و بر خلاف  ای مجازات و مکافات تلقی میآسمان، دیگر  گونه

فایده هیچ  مفید  معمول،  ماهیت  باور  که  نگاه  این  در  نیست؛  ای 

که مایۀ آرامش باشد؛  اختی دارد، نظم کیهانی به جای آنشنهستی

 ست.  به عامل و منبع درد و دلهره تبدیل شده ا

 گیری نتیجه



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 14 ~ 

 

های مختلفی که دارد، فضایی  شعر منوچهر آتشی، افزون بر قابلیت 

مسائل   و  مباحث  با  شاعر  مواجهۀ  چندوچونِ  آن،  در  که  آفریده 

است.  فلسفی و هستی ترسیم و تصویر شده  های  سرودهشناسی، 

اشعار آتشی وجود دارد که دارای ماهیت  مختلفی در میان مجموعه

و هستی  فلسفی  آنعمیقِ  در  و شاعر  هستند  در صدد  شناسی  ها 

شناختی و ابهامات فکری  های وجودی و نگرش هستیطرحِ دغدغه

طرح   به  نسبت  آتشی  ذاتی  تمایلِ  است.  برآمده  خود  فلسفی  و 

م در  فلسفی  معانیِ  و  و  مفاهیم  قابلیت  ظهور  به  منجر  واردی 

و  ظرفیت  زبانی  معنایی،  نظر  از  که  گشته  او  شعر  در  بدیع  هایی 

مباحث  دیگر،  بیان  به  است؛  اهمیت  حائز  ساختاری،  و  بلاغی 

اند  فلسفی به واسطۀ پیچیدگی و ژرفایی که دارند، آتشی را واداشته

سطۀ ها و شگردهای بدیع و متنوعی استفاده کند؛ تا به وااز شیوه

هستی آن ذهنیات  بتواند  و  ها  خویش  فلسفی  افکار  و  شناختی 

و    جزئیات مربوط به آن را ترسیم و تصویر سازد. در این ترسیم

و  فکری  نگرش  تبیینِ  خدمت  به  آتشی  شعر  عناصرِ  تصویرها، 

جهانبینی فلسفی وی درآمده است؛ تا جایی که به مختصات سبکی  

اند. آتشی  ناپذیر از شعر او تبدیل شدهشعر آتشی و بخشی جدایی

شناختی و فکری  وچراهای هستیبرای تبیین ابعادِ ابهامات و چون

های شاعرانۀ مناسبی بوده و  ابلیت خود، همواره نیازمندِ ظرفیت و ق

این نیازمندی، او را در تمام دوران شاعری، در مسیر نوجویی و  

وارد  های آتشی در منوآوری قرار داده است؛ نوجویی و نوآوری

زیادی او را به رفتارهای معنایی و ساختاری نامتعارف واداشته و  

شناختی و زبانی خاصی در شعر وی به تکوین مختصات زیبایی

 منجر گشته است. 

 مشارکت نویسندگان 

 در نگارش این مقاله تمامی نویسندگان نقش یکسانی ایفا کردند.

 تعارض منافع 

 . وجود ندارد یتضاد منافع  گونهچیانجام مطالعه حاضر، ه در

EXTENDED ABSTRACT 
The philosophical rereading of poetry 

constitutes an interpretive approach through 

which the intellectual foundations, modes of 

reasoning, and ontological concerns of a poet 

can be systematically examined, allowing the 

critic to uncover how poetic language 

becomes a site for philosophical inquiry into 

being, selfhood, and existence. Philosophy, 

often described as a foundational discipline 

concerned with overcoming the unknown and 

cultivating reflective depth in human life, has 

never been fundamentally incompatible with 

poetry, despite differences in method and 

epistemic orientation (1-4). Rather, the 

presence of philosophical spirit in poetry 

manifests through curiosity, causal reflection, 

existential questioning, and a broad 

intellectual vision that drives the poet toward 

profound engagement with ontological issues 

(5). In this context, Manouchehr Atashi’s 

poetry represents a significant case in 

contemporary Persian literature, as it 

integrates regional identity, mythic 

imagination, and modern experience with 

sustained philosophical and ontological 

reflection. This study adopts a descriptive–

analytical method to explore how Atashi’s 

poetic discourse articulates existential 

uncertainty, doubt, fear, and questioning, 

transforming them into a coherent 

philosophical worldview expressed through 

symbolic, temporal, and narrative structures. 

The central argument of the article is that 

Atashi’s poetry cannot be fully understood 

without acknowledging its ontological 

orientation, which situates the human subject 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 15 ~ 

at the intersection of history, myth, nature, and 

modern dislocation, thereby making his poetic 

project an implicit inquiry into the conditions of 

existence itself. 

Manouchehr Atashi belongs to the second 

generation of poets influenced by Nima Yushij 

during the 1960s and is widely recognized for 

his continuous experimentation and resistance 

to poetic stagnation (6). His poetic trajectory 

reveals a deliberate departure from 

romanticism toward experiential modernism, 

marked by persistent innovation, linguistic 

originality, and a refusal of imitation (7-9). The 

publication of his first poetry collection, 

Ahange Digar, represented a decisive moment 

in modern Persian poetry, attracting the 

attention of major literary figures and critics 

who recognized the distinctiveness of his voice 

(10-12). Atashi’s deep familiarity with the 

cultural, historical, and geographical realities 

of southern Iran enabled him to establish a 

unique form of regional poetry grounded in 

local language, landscape, and collective 

memory (13-15). However, beyond this 

regional dimension, Atashi’s poetry 

demonstrates a persistent engagement with 

philosophical concerns, particularly those 

related to selfhood, temporality, meaning, and 

existential anxiety, which elevate his work 

beyond ethnographic representation and 

situate it within broader ontological discourse. 

One of the most salient philosophical 

dimensions of Atashi’s poetry is the 

continuous redefinition of the self, understood 

not as a stable identity but as a fluid, 

questioning, and historically displaced subject. 

The self in Atashi’s poetry emerges as an 

internal, hidden identity distinct from socially 

imposed personas, resonating with 

philosophical distinctions between authentic 

selfhood and externally constructed identity 

(16). Through complex temporal 

displacements and mythic references, Atashi 

situates the poetic self simultaneously inside 

and outside history, denying fixed belonging to 

any single temporal or cultural moment. In 

poems such as those included in Atashi’s 

selected works, the speaker rejects affiliation 

with both contemporary reality and mythic 

past, thereby dramatizing an ontological crisis 

of belonging and identity (17). This redefinition 

of the self unfolds through negation, ambiguity, 

and symbolic reconstruction, where the poet 

traverses prehistoric memory, mythological 

lineage, and modern consciousness to 

articulate a self that exists in a liminal state. 

Such poetic strategies reveal a philosophical 

attempt to confront fundamental questions of 

“who I am” and “where I stand within being,” 

transforming poetic language into a medium 

for existential inquiry rather than mere self-

expression. 

Another central ontological concern in Atashi’s 

poetry is the crisis of meaning and the failure 

of its reconstruction in the modern world. 

Meaning collapses when established symbolic 

systems, ethical frameworks, and temporal 

narratives lose their explanatory power, 

leaving the individual suspended in existential 

uncertainty. Atashi’s poetry repeatedly depicts 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه 

~ 16 ~ 

 

situations in which conventional distinctions 

between right and wrong, light and darkness, 

hope and despair are rendered ineffective, 

producing a pervasive sense of absurdity and 

futility (17). This condition aligns with 

existentialist conceptions of authenticity and 

freedom, where awareness of 

meaninglessness paradoxically becomes the 

ground for existential insight (18). In Atashi’s 

poetic universe, however, attempts at 

reconstructing meaning often appear futile, as 

symbols of enlightenment, such as light and 

direction, are inverted or emptied of 

significance. The commodification of human 

values and the reduction of identity to 

exchangeable objects further intensify this 

crisis, echoing philosophical critiques of 

reification and alienation in modern life. 

Through stark imagery and symbolic inversion, 

Atashi presents a world in which meaning is 

not merely lost but structurally unattainable, 

reinforcing the ontological tension at the heart 

of his poetic vision. 

The collapse of linear temporality constitutes 

another key philosophical motif in Atashi’s 

poetry, where past, present, and future merge 

into a repetitive and inescapable cycle. Time is 

no longer experienced as progressive or 

transformative but as a closed structure that 

perpetuates suffering and negates hope. In 

poems depicting daily labor, poverty, and 

familial loss, temporal markers such as 

“yesterday,” “today,” and “tomorrow” converge 

into a singular moment of existential stasis 

(17). This temporal collapse parallels the 

structure of tragic time, in which fate overrides 

agency and repetition replaces change (19). 

Classical conceptions of tragedy, emphasizing 

inevitable downfall and irreversible loss, 

resonate strongly with Atashi’s portrayal of 

modern existence (20, 21). By stripping time of 

its redemptive potential, Atashi articulates a 

philosophical critique of modern temporality, 

where progress is illusory and the future 

merely reiterates the suffering of the past, 

thereby reinforcing the existential paralysis of 

the poetic subject. 

Atashi’s poetry also repeatedly stages the 

failure of idealism, presenting heroic figures 

whose transformative aspirations end in defeat 

and mourning. Idealism, understood as the 

pursuit of justice, renewal, or existential 

authenticity, is depicted as noble yet ultimately 

unfulfilled. Through symbolic narratives of 

fallen heroes, riderless horses, and broken 

tools, Atashi dramatizes the ontological weight 

of failed aspirations and the persistence of 

unachieved ideals (17). These images function 

as elegies for unrealized possibilities, 

revealing a philosophical awareness of the 

gap between human aspiration and historical 

reality. Closely related to this failure of 

idealism is the theme of self-negation, where 

the poetic subject actively erases traces of 

identity, memory, and presence, seeking 

dissolution into anonymity and oblivion. This 

radical negation of selfhood reflects an 

ontological response to overwhelming 

existential pressure, in which disappearance 

becomes a form of resistance to imposed 



 1405دوره چهارم، شماره اول، سال زبان و ادبیات فارسی،  گنجینهنشریه  

~ 17 ~ 

meaning and identity. Finally, Atashi’s 

engagement with existential anxiety and 

cosmic dread situates the human subject 

within an indifferent and even hostile universe, 

where celestial order offers no solace and fate 

appears arbitrarily cruel (17, 22). Through 

astronomical imagery and apocalyptic 

language, Atashi transforms cosmic structures 

into symbols of existential threat, culminating 

in a poetic ontology defined by anxiety, 

awareness, and responsibility rather than 

transcendence. 

In conclusion, the poetry of Manouchehr 

Atashi constitutes a sustained philosophical 

engagement with fundamental ontological 

questions concerning selfhood, meaning, time, 

idealism, negation, and existential anxiety. His 

poetic language functions as an interpretive 

space in which lived experience, mythic 

memory, historical consciousness, and 

modern disillusionment converge to articulate 

a distinctive worldview. By employing 

innovative symbolic strategies, temporal 

disruptions, and existential imagery, Atashi 

transforms poetry into a medium of 

philosophical reflection, where the poet’s 

confrontation with being becomes inseparable 

from his aesthetic practice. The philosophical 

and ontological dimensions of Atashi’s poetry 

thus represent not a peripheral aspect of his 

work but a core component of its intellectual 

and artistic identity, positioning him as a 

significant figure in the philosophical 

reconfiguration of modern Persian poetry. 

 

References 
1. Glock HJ. What is Analytic Philosophy? 
Tehran: Tarjoman-e Olum-e Ensani; 2018. 
2. Ducassé P. The Great Philosophies. 3rd ed. 
Tehran: Elmi Farhangi; 2015. 
3. De Botton A. An Introduction to Philosophy. 
Tehran: Ketabsara-ye Nik; 2020. 
4. Mojtahedi K, Hashemi M. Philosophy and 
Culture (Collection of Articles and Lectures). 
2nd ed. Tehran: Kavir; 2010. 
5. Kabir Y. Philosophy of Anthropology 
(Philosophical Anthropology). Tehran: Religious 
Press; 2012. 
6. Behbahani S. Remembering Some People. 
Tehran: Alborz; 1999. 
7. Taslimi A. Propositions in Contemporary 
Iranian Literature (Poetry). 2nd ed. Tehran: 
Akhtaran; 2008. 
8. Royai Y. From the Red Platform: Issues of 
Poetry. Tehran: Morvarid; 1978. 
9. Zarghani M. The Landscape of 
Contemporary Iranian Poetry. 3rd ed. Tehran: 
Sales; 2008. 
10. Langaroudi S. Analytical History of 
Modern Poetry (Four Volumes). 2nd ed. Tehran: 
Markaz; 1999. 
11. Baraheni R. Gold in Copper (Three 
Volumes). Tehran: Author; 1992. 
12. Hoghughi M. This is the Limit. 
Tehran: Ghatreh; 2002. 
13. Movahed Z. Yesterday and Today of 
Persian Poetry. Tehran: Hermes; 2010. 
14. Babachahi A. Poetic movements 
from the 40s to today. Adineh Monthly. 
1988(26):30-3. 
15. Hoseinpour Jafi A. Contemporary 
Persian Poetic Movements. 3rd ed. Tehran: 
Amirkabir; 2011. 
16. Daniels M. Self-Discovery the 
Jungian Way. Tehran: Fakhteh; 1993. 
17. Atashi M. Collected Poems of 
Manouchehr Atashi. Tehran: Negah; 2007. 
18. Arp R, Cohen M. Philosophy Toolkit. 
Tehran: Maziyar; 2019. 
19. Boje DM. Narrative Methods for 
Organizational and Communication Research 
(Storytelling and Antenarrative). Tehran: 
Bureau of Media Studies and Development; 
2009. 
20. Aristotle. Poetics. 2nd ed. Tehran: 
Bongah-e Tarjomeh va Nashr-e Ketab; 1964. 
21. Sadri-Afshar G. Contemporary 
Persian Dictionary. 3rd ed. Tehran: Farhang-e 
Moaser; 2002. 
22. Kleinman P. Philosophy 101: From 
Plato and Socrates to Ethics and Metaphysics. 
Tehran: Maziyar; 2016. 
 


